

سال ۱۷، شمارهٔ ۱ بهار ۱۶۰۶ شمارهٔ پیاپی:۲۱ مقاله پژوهشی: ۱۲۱–۱۲۵ http://jjhjor.alzahra.ac.ir

## تحلیل شکل گیری هویت و ساختارهای اجتماعی در انیمیشنهای «روح» (۲۰۲۲) و «پینوکیوی گیرمو دل تورو» (۲۰۲۲)، براساس مفهوم هابیتوس پیر بوردیو<sup>۱</sup>

تاریخ دریافت: ۱۴۰۳/۰۴/۰۳ تاریخ تصویب: ۱۴۰۳/۰۶/۰۵ حامد میرزائی ۲ مهدی محمدزاده ۳ محمدعلی صفورا۴

## چکیده

این مقاله به بررسی چگونگی شکل گیری هویت و ساختارهای اجتماعی در انیمیشنهای «روح» (۲۰۲۰) و «پینوکیوی گیرمو دل تورو» (۲۰۲۰) از طریق مفهوم هابیتوس پیر بوردیو میپردازد. هدف، تجزیه و تحلیل این مسئله است که چگونه هابیتوس شخصیتها بر رفتارها و رشد هویت آنها در زمینههای روایی مربوطهشان تأثیر میگذارد؛ آن هم با تمرکز بر نحوه تعامل گرایشهای درونی و ساختارهای اجتماعی. این پژوهش با استفاده از رویکرد تطبیقی کیفی، نظریههای بوردیو درباره هابیتوس، سرمایه و زمینههای اجتماعی را برای بررسی صحنههای کلیدی، رشد شخصیت و عناصر روایی در هر دو انیمیشن به کار میگیرد. دادهها از طریق مشاهده دقیق تحول و تعامل شخصیتها جمع آوری شد. تجزیه و تحلیل مقاله نشان میدهد که در «روح»، هابیتوس جو گاردنر در ابتدا به دلیل پیشینه اجتماعی و اقتصادی و انتظارات خانوادگی او محدود میشود، اما در طول سفر وجودیاش تکامل می یابد و منعکس کننده تغییر تمرکز از موفقیت حرفهای به قدردانی از لحظات روزمره است. در مقابل، پینوکیو نشان میدهد که هابیتوس پینوکیو توسط فشارهای خارجی، از جمله کنترل اقتدارگرایانه و استثمار اقتصادی شکل می گیرد و منجر به دگرگونی ناشی از چالشهای اخلاقی و اجتماعی میشود. «روح» کاوش پیچیدهای از هابیتوس در یک محیط معاصر را نشان میدهد که بر رشد شخصی و تفسیر مجدد سرمایه فرهنگی تأکید دارد. برعکس، پیچیدهای از هابیتوس در یک محیط معاصر را نشان میدهد که بر رشد شخصی و تفسیر مجدد سرمایه فرهنگی تأکید دارد. برعکس، میدهد. در مقام تطبیق و مقایسه، «روح» توفیق بیشتری در انتقال سیالیت و پیچیدگی مفهوم هابیتوس دارد و تصویری دقیق از چگونگی میدد. این مطالعه در فهم نظری هابیتوس در سینمای انیمیشن میدند و راههایی را برای تحقیقات بیشتر در رسانهها و ژانرهای مختلف فراهم میآورد.

کلیدواژهها: شکل گیری هویت، ساختارهای اجتماعی، هابیتوس، بوردیو، انیمیشن

<sup>1.</sup> DOI: 10.22051/jjh.2024.47566.2196

این مقاله برگرفته از رساله دکتری نویسنده اول با عنوان «تحلیل محتواییِ هویت ایرانی-اسلامی در انیمیشن کوتـاه ایـران (دهـههای ۱۳۸۰ و ۱۳۹۰)» است که در «دانشگاه هنر اسلامی تبریز» به راهنمایی نویسندگان دوم و سوم انجام گرفته است.

۲. دانشجونی دکتری هنرهای اسلامی، دانشکده هنرهای صناعی، دانشگاه هُنر اسلامی تبریز، تبریز، ایران.mahdi.mohammadzadeh@grv.atauni.edu.tr ۳. استاد دانشکده هنرهای زیبا، دانشگاه آتاتورک، ارزروم، ترکیه، نویسنده مسئول. safoora@modares.ac.ir ۶. استادیار گروه انیمیشن و سینما، دانشکده هنر، دانشگاه تربیت مدرس، تهران، ایران.safoora@modares.ac.ir

## مقدمه

بازنمایی شکل گیری هویت و ساختارهای اجتماعی در انیمیشنها، دریچهای است که ازطریق آن میتوان مفاهیم پیچیده جامعه شناختی را کشف و صورت بندی کرد (Brown, 2021; Ruslan, 2019; Silva & (Gomes, 2009. هویت یک مفهوم چندوجهی است و شامل روشهایی است که افراد از طریق آن خود را درک می کنند و توسط دیگران در قلمرو اجتماعی درک میشوند. این مفهوم متضمن تعامل بین خودپنداره شخصی و تأثیرات اجتماعی است که هم به عنوان یک احساس درونی از خود و هم به عنوان یک برچسب اجتماعی بیرونی درک میشود (Fearon, 1999: 3). شكل گيري هويت فرآيندي است که افراد به واسطه اَن، احساس نفس را در خود ایجاد می کنند؛ چیزی که تحت تأثیر عوامل مختلفی از جمله تجربیات شخصی، تعاملات اجتماعی و زمینههای فرهنگی است. این شکل گیری، ایستا نیست، بلکه در طول زمان با مواجهه افراد با تجربیات جدید و تأمل در نقشهای خود در جامعه، تکامل می یابد. مراحل کلیدی در شکل گیری هویت، اغلب شامل مذاکره درباره جایگاه فرد در ساختارهای مختلف اجتماعی و ادغام تجربیات شخصی در یک خودپنداره منسجم است (Ching, 2021: 4-5).

ساختارهای اجتماعی به الگوهای سازمانیافته روابط و نهادهایی اشاره دارد که جامعه را میسازند. این ساختارها شامل خانواده، سامانههای آموزشی، نهادهای اقتصادی و رسانهها میشود که همگی به شکلدهی هویت فرد کمک میکنند (Hammack, 2014: 11). ساختارهای اجتماعی زمینهای را فراهم میکنند که در آن شکلگیری هویت رخ میدهد و نقشها و تعاملات افراد را تحت تأثیر قرار میدهد. مفهوم هابیتوس پیر بوردیو۲ یک چارچوب نظری مهم برای درک چگونگی تلاقی هویت و ساختارهای اجتماعی است. بوردیو هابیتوس را سامانهای از تمایلات تعریف میکند که افراد با تجربیات و اجتماعیشدن خود به تعریف میکند که افراد با تجربیات و اجتماعیشدن خود به دست میآورند :Edgerton & Roberts, 2014

(Edgerton & Roberts, 2014: این گرایشها، نحوه درک و واکنش مردم به دنیای اطراف را شکل میدهند و بر رفتارها، نگرشها و اعمال آنها تأثیر میگذارند. هابیتوس همان درونیسازی ساختارهای

اجتماعی و هنجارهای فرهنگی است و در نتیجه نقش مهمی در شکل گیری و ابراز هویت ایفا می کند.

 $({\it ecg}^{"})$  (۲۰۲۰) و  $({\it ecg}^{"})$  و  $({\it torr})$  و  $({\it ecg}^{"})$  و  $({\it torr})$ انیمیشن سالهای اخیر هستند که به موضوعات هویت، انتظارات اجتماعی و آرزوهای شخصی میپردازند. این فیلمها روایتهای متمایز و در عین حال مکملی ارائه می کنند و زمینه ی مناسبی را برای تحلیل از طریق چارچوب بوردیو فراهم می آورند. اگرچه علاقه فزاینده ای به تحلیل شکل گیری هویت از طریق رسانههای مختلف وجود دارد، اما کمبود مطالعات تطبیقی با تمرکز بر فیلمهای انیمیشن و مفهوم هابیتوس بوردیو، احساس می شود. در حالی که تحلیلهای مجزایی از «روح» و «پینوکیوی گیرمو دل تورو» وجود دارد، تحلیل تطبیقی و مشترکی درباره هابیتوس و ساختارهای اجتماعی در این فیلمها دیده نمی شود. این مطالعه با انجام یک تحلیل تطبیقی از این فیلمها از دریچه هابیتوس، و با هدف کشف بینشهایی در مورد چگونگی بازتاب و نقد هنجارها و هویت اجتماعی روایتهای انیمیشنی، به این شکاف میپردازد. اهداف این مطالعه عبارتاند از: تجزیه و تحلیل بازنمایی مفهوم هابیتوس بوردیو در انیمیشنهای «روح» و «پینوکیوی گیرمو دل تورو»، تبیین چگونگی تأثیر ساختارهای اجتماعی و اشکال مختلف سرمایه بر هویت شخصیتهای این انیمیشنها، مقایسه شکل گیری هویت و ساختارهای اجتماعی در این دو انیمیشن، و درک چگونگی تعامل روایتهای انیمیشنی با مفاهیم جامعه شناختی و نقد اجتماعی.

این مطالعه به درک شکل گیری هویت در فیلمهای انیمیشن کمک میکند و با مقایسه دو انیمیشن مذکور، بینش جدیدی در مورد بازتاب و نقد ساختارهای اجتماعی و هویت شخصی این روایتها ارائه میدهد. بخشهای بعدی شامل مروری بر ادبیات بحث، توضیحی درباره روششناسی مورد استفاده و چارچوب نظری است. بخش تجزیه و تحلیل، شکل گیری هویت و ساختارهای اجتماعی در انیمیشنهای منتخب را عمیقاً با استفاده از مفهوم هابیتوس بررسی میکند و به دنبال آن، یک مطالعه تطبیقی از این دو فیلم ارائه میشود. مقاله با خلاصهای از یافتهها و پیامدها به پایان میرسد.

## پیشینه پژوهش

میرزائی و همکاران (۱۴۰۳)، در مقاله «تحلیل سرمایهٔ فرهنگی و شکل گیری هویت در انیمیشنهای شگفتانگیزان، وال ای و راتاتویی، براساس نظریهٔ سرمایهٔ فرهنگی پیر بوردیو» به بررسی و تحلیل بازنمایی سرمایهٔ فرهنگی بوردیو و تأثیر آن بر هویت در انیمیشنهای برگزیده پرداختهاند. این پژوهش با بهرهگیری از تحلیل كيفى و با استفاده از يك مدل ششمؤلفهاى از سرمايهٔ فرهنگی، شباهتها و تفاوتهای مضمونی انیمیشنها را بررسی می کند و به اهمیت نقش سرمایهٔ فرهنگی در شكل دهي به هويت شخصيتها مي پردازد. اين مطالعه می تواند با بررسی تأثیرات اجتماعی و فرهنگی مختلف بر تماشاگران این انیمیشنها غنیz شود. وی $^{a}$  (۲۰۲۴) در مقاله خود به نام «میانجیسازی دین و تأثیر آن بر شکل گیری هویت جوانان در چین معاصر» به بررسی تأثیر انیمیشنهای محبوب چینی بر هویت جوانان میپردازد و نشان میدهد که چگونه فیلمها از طریق آشتی میان مضامین مذهبی و ایدئولوژیهای دولتی به رسانهای برای مشاركت مذهبي تبديل مي شوند. اين مطالعه مي توانست از تجزیهوتحلیل تطبیقی با سایر کشورها برای درک این که آیا الگوهای مشابهی در سطح جهانی وجود دارد یا خیر، بهرهمند شود. جهانبخش و همکاران (۱۴۰۲) در پژوهشی با عنوان «بررسی بازنمود مولفههای هویت فرهنگی ایرانی در کتابهای مصور نوجوان با استفاده از روش نشانهشناسی اجتماعی» به تحلیل چگونگی بازنمایی هویت فرهنگی در این کتابها پرداخته و سه مولفه اصلی هویت فرهنگی شامل زبان، اساطیر ایران باستان، و آدابورسوم را شناسایی کرده است. با این حال، این پژوهش میتوانست با بررسی تأثیرات این بازنماییها بر مخاطبان نوجوان و چگونگی شکل گیری هویت فرهنگی آنان، به تحلیل عمیق تری دست يابد.

تاشکین و سابونجواوغلو اینانش (۲۰۲۳) در پژوهش خود با عنوان «بازتاب ساختارهای هویت زنانه در انیمیشن: تحلیلی از فیلمهای دیزنی و هایائو میازاکی» به تحلیل تطبیقی بین پوستر انیمیشنهای دیزنی و میازاکی پرداخته و تفاوتها و شباهتهای موجود در بازنمایی هویت زنانه را بررسی میکنند. یک رویکرد طولی که تغییرات فرم و محتوای

انیمیشنها را در طول زمان در همان زمینه فرهنگی بررسی کند، می تواند عمق بیشتری به این تحلیل بیفزاید. حاجیزاده و همکاران (۱۴۰۲) در مقالهای با عنوان «تحلیل گفتمان انتقادی سیر تحول انیمیشنهای والت دیزنی با محوریت زن» از رویکرد تحلیل گفتمان انتقادی فرکلاف بهره گرفته و به بررسی سیر تحول انیمیشنهای دیزنی در رابطه با بازنمایی زنان پرداختهاند. این پژوهش با تحلیل زبان شناختی و اجتماعی، تغییرات در بازنمایی شخصیتهای زن را در سه دوره کلاسیک، رنسانس و عصر جدید بررسی می کند. این پژوهش می توانست با بررسی تاثیرات اجتماعی این بازنماییها بر مخاطبان و تغییر نگرش آنها، عمق بیشتری پیدا کند. آردیانتو  $^{\Lambda}$  و گولتوم  $^{\circ}$  (۲۰۲۲) در پژوهش خود به نام «استراتژی بوردیو در انیمیشن "زندگی یک حشره"» به تحلیل پویایی قدرت در انیمیشن می پردازند و با استفاده از مفاهیم هابیتوس، سرمایه و میدان، تعاملات شخصیتها و مبارزات اجتماعی را بررسی می کنند. این مطالعه می توانست با بررسی و مقایسه فیلمهای دیگری از ژانرها و دورههای مختلف زمانی، درک جامعتری از نحوه عملکرد مفاهیم بوردیو در انیمیشن ارائه دهد.

رحمانی و بلخاری قهی (۱۴۰۱) در مقاله خود با عنوان «پژوهشی در میدانهای سینمایی دوره پهلوی دوم (با تکیه بر نظریهی تمایز پییر بوردیو)» به تحلیل میدانهای سینمایی دوره پهلوی میپردازند. این مطالعه به بررسی تمایزات و دوگانگیهایی که به واسطه سیاستگذاریهای کلان اجتماعی و فرهنگی شکل گرفتهاند، پرداخته و نقش کنشگران در میدانهای سینمایی عامه پسند و موج نو را مورد بررسی قرار میدهد. این پژوهش میتواند با بررسی جزئی تر تأثیرات این میدانها بر مخاطبان و بازخوردهای اجتماعی آنان غنی تر شود. کاکرین ۱۰ (۲۰۱۳) در «آوردن بوردیو به سینما: درک سینما به عنوان یک عمل فضایی و تجسمیافته» از نظریه بوردیو برای کشف چگونگی تأثیر و تأثر تجارب سینمایی و مخاطبان سینما استفاده می کند. این مطالعه ترکیبی از تحقیقات میدانی و تحلیل نظری است که نشان میدهد هویتهای جمعی چگونه از طریق کنشهای سینمایی شکل می گیرد. تأکید این مطالعه بر یک جمعیت خاص، تنوع کامل تجارب سینمایی را در گروههای سنی و زمینههای فرهنگی مختلف نشان نمیدهد. هیبلر۱۱ (۲۰۱۰)

در مقاله خود با عنوان «کاوش بازنمایی مردانگی در انیمیشنهای بلند دیزنی» با استفاده از نظریه یادگیری اجتماعی، تغییرات در بازنمایی مردانگی را در طول زمان بررسی می کند. این مطالعه فاقد بحث درباره چگونگی تأثیر این بازنماییها بر جمعیتشناسی مختلف مخاطبان است. علی رغم بینشهای ارزشمند ارائهشده در این مطالعات، شکافهای قابل توجهی در فهم چگونگی شکل گیری هویت و ساختارهای اجتماعی در انیمیشنها از طریق هابیتوس بوردیو بر جای مانده است. هدف مطالعه حاضر، پرکردن این خلا است. این رویکرد، هم ادبیات فعلی را گسترش میدهد و هم درک جامعتری از نقش انیمیشن در شکل دهی به هویتهای معاصر اجتماعی ارائه می دهد.

## روش پژوهش

این مطالعه از رویکرد کیفی و تحلیل تطبیقی انیمیشنهای روح (۲۰۲۰) و پینوکیوی گیرمو دل تورو (۲۰۲۲) استفاده می کند و مفهوم هابیتوس پیر بوردیو را به عنوان چارچوب نظری اولیه خود در نظر می گیرد. دو انیمیشن مذکور، به دلیل تأثیر فرهنگی قابل توجه، تکنیکهای نوآورانه و غنای مضمونی انتخاب شدند. هر دو فیلم، به دلیل دستاوردهای هنری خود تحسین منتقدان را دریافت کردهاند و با استقبال طنین مواجه شدهاند که توانایی آنها در پرداختن به موضوعات پیچیده را منعکس می کند. روح به دلیل کاوش خیالی خود در مورد هدف و آرمان شخصی مورد توجه است، در حالی که پینوکیو اقتباسی منحصربهفرد از یک داستان کلاسیک را با عناصر تاریک و خارق العادهاش در هم مى آميزد. با توجه به مضامين شخصى و اجتماعى و استفاده از تکنیکهای نوآورانه داستانگویی، ظرفیت و احتمال رابطه بین این انیمیشنها و مفاهیم شکل گیری هویت، ساختارهای اجتماعی و هابیتوس بالاست.

این مطالعه از مفهوم هابیتوس پیر بوردیو به عنوان چارچوب نظری اولیه استفاده می کند. این چارچوب برای تحلیل چگونگی شکل گیری هویت و کنش شخصیتها و نحوه تعامل آنها با اشکال مختلف سرمایه (اقتصادی، فرهنگی، اجتماعی و نمادین) به کار میرود. رویکرد نظری، بینشهایی را در مورد تکامل شخصیتها، پاسخ به تجربیات جدید و تأثیرات اجتماعی ارائه میدهد. دادهها از طریق

مشاهده و تجزیه و تحلیل جامع دو انیمیشن جمعآوری می شوند. صحنههای کلیدی، رشد شخصیتها و عناصر روایی برای درک چگونگی نمایش هابیتوس در هر فیلم مورد بررسی قرار می گیرند. این امر، شامل تجزیه و تحلیل لحظات دگرگونی، تعاملات و تضادها، با تمرکز بر نحوه انطباق هابیتوس شخصیتها با تجربیات جدید و فشارهای بیرونی است. همچنین توجه ویژهای به نمایش اشکال مختلف سرمایه و تأثیر آنها بر هویت و موقعیت اجتماعی شخصیتها می شود.

یافتههای تحقیق از طریق چارچوب نظری و بینشهایی درباره هابیتوس، سرمایه و زمینههای اجتماعی تفسیر میشوند. این امر، درک عمیق تری از چگونگی شکل گیری هویت و ساختارهای اجتماعی در این فیلمها به وجود می آورد و دیدی جامع از تعامل بین تمایلات شخصی و تأثیرات اجتماعی ارائه میدهد. در نهایت، یک تحلیل تطبیقی برای بررسی شباهتها و تفاوتهای مضمونی و مفهومی بین این دو فیلم انجام می شود. این تحلیل تطبیقی، نشان خواهد داد که هر انیمیشن چگونه ایدههای بوردیو را در مورد هابیتوس و سرمایه تفسیر می کند و سهم منحصربه فرد هر روایت در شکل گیری هویت و ساختارهای اجتماعی چیست. این مقاله، محدودیتهای بالقوه را تأیید می کند؛ از جمله ماهیت ذهنی تفسیر انیمیشن و تمرکز تنها بر دو انیمیشن، که ممکن است همه روایتهای ممکن در سینمای انیمیشن را در بر نگیرد. این تحلیل همچنین با چارچوب تفسیری به کار رفته محدود می شود. این عوامل ممکن است بر تعمیمپذیری و دامنه یافته ها تأثیر بگذارد.

## مبانی نظری

مفهوم هابیتوس بوردیو، در فهم تأثیر متقابل بین عاملیت فردی و ساختار اجتماعی مهم است. هابیتوس، سامانهای از تمایلات۱۲ است که بر اساس تجربیات و شرایط اجتماعی فرد شکل می گیرد و ادراکات، افکار و اعمال را هدایت می کند. این سامانه تمایلات، ایستا نیست، بلکه فرآیندی پویاست که با تجربیات جدید تکامل می یابد؛ درحالی که تحت تأثیر اجتماعی شدن اولیه قرار دارد. بوردیو بیان می کند: «جامعه شناسی، تمام افراد زیست شناسانه ای را که محصول شرایط عینی مشابهی هستند، و هابیتوس مشابهی دارند، یکسان می پندارد» (Bourdieu, 2018: 38). افراد با

پیشینههای اجتماعی مشابه، گرایشهای مشابهی ایجاد می کنند، که منجر به راههای مشترک درک و تعامل با جهان می شود. بوردیو هابیتوس را به عنوان «یک سامانه ذهنی اما غیرفردی - از ساختارهای درونی شده، و طرحهای مشترک ادراک، تصور و عمل» (Ibid, 39) توصیف می کند. هابیتوس، درعین اینکه شخصی است، پدیدهای جمعی نیز هست. این مفهوم تفاوتهای فردی ناشی از مسیرهای اجتماعی منحصربهفرد را توضیح میدهد. به گفته بوردیو «اصل تفاوت بین هابیتوسهای فردی، در تکینگی مسيرهاي اجتماعي آنها نهفته است» (Ibid, 39). هابیتوس اعمال را بدون تأمل آگاهانه هدایت مینماید و «در le sens pratique (حس عملي) تحقق مييابد؛ یعنی یک سطح پیش بازتابی از تسلط عملی» Bourdieu, 1990a: 52 as cited in McNay, ) 1999: 100). اين حس عملي، منعكس كننده تمايلات ریشهای است که به افراد اجازه میدهد تا موقعیتهای اجتماعی را شهوداً هدایت کنند.

«هابیتوس یک بازنمایی انعطافپذیر و قابل مذاکره از نفس، از رهزن عمل است و با خواستههایی که به عنوان ظرفیتهای عینی در یک موقعیت معین درج شدهاند، تنظیم می شود» (Setten, 2020: 288). هابیتوس عمل را مستقیماً تعیین نمی کند، اما تضمین می نماید که افراد در عمل، به برخی جهات تمایل بیشتری دارند تا جهات دیگر، و بازتولید فرهنگی و اجتماعی و سلطه طبقاتی را توضیح می دهد (Ibid, 287). این سازگاری نشان می دهد که هابیتوس تجربیات جدید را در خود جای می دهد و در عین حال تمایلات تثبیت شده را تقویت می کند.

شکل گیری هویت، فرآیند پیچیدهای است که در شرایط و ساختارهای اجتماعی ریشه دارد. هویت یک ویژگی ثابت نیست، بلکه پیوسته ازطریق تعاملات و تجربیات اجتماعی ساخته و بازسازی میشود. «درک هویت بهعنوان یک ساخت اجتماعی –درعوض یک مقوله معین– ممکن است بنیادی ترین اثر ظهور جنبشها و سیاستهای هویتی باشد» بنیادی ترین اثر ظهور جنبشها و سیاستهای هویتی باشد» بازتاب شرایط اجتماعی و تاریخهایی است که زندگی یک فارت شرایط اجتماعی و تاریخهایی است که زندگی یک فرد را شکل میدهد. «پراکسیس یا زیستن ازطریق ظرفیتهای تجسمیافته هابیتوس، یک فعالیت زمانی است.

زمان در اصطلاحات اساساً تاریخگرایانه درک میشود که McNay, ) «انطریق هستی اجتماعی ایجاد می شود 1999: 101). بنابراین هویت نه تنها توسط زمینههای اجتماعي كنونى شكل مي گيرد، بلكه تحت تأثير تجربيات گذشته و شرایط تاریخی است. منابع و سرمایههای افراد تأثیر فراوانی بر شکل گیری هویت دارند. اشکال مختلف سرمایه، درجات مختلفی از قدرت و فرصت را در زمینههای اجتماعی فراهم می کنند. «از آنجا که عامل ها دارای مقادیر و ساختارهای سرمایه متفاوتی هستند، درجات مختلف قدرت و درنتیجه امکانهای متنوعی در یک میدان دارند» Bourdieu & Wacquant, 1992: 102 as ) cited in Husu, 2013: 274). شكل گيري هويت در رویههای روزمره تعبیه شده است و هنجارها و انتظارات اجتماعی را تقویت می کند. «به این دلیل است که عاملها هرگز بهطور کامل نمی دانند که چه کاری انجام می دهند، بنابراین کاری که انجام میدهند بیش از آن چیزی است که Bourdieu, 1990a: 69 as cited in ) مىدانند» .(McNay, 1999: 101

«هابیتوس، شامل فرآیندی از اجتماعی شدن و جامعه پذیری است که در آن تجارب جدید بر اساس ساختارهای تولیدشده توسط تجربیات گذشته ساختار می یابند» ( . 1997: 1997). این توسط تجربیات گذشته ساختار می یابند» ( . 88 as cited in Ngarachu, 2014: 64 فرآیند تضمین می کند که هابیتوس یک سیستم بادوام و در عین حال سازگار است که هم شرایط تاریخی و هم تحولات عین حال سازگار است که هم شرایط تاریخی و هم تحولات جاری را بازتاب می دهد. «هابیتوس در فضا و زمان بادوام است، اما زمانی که فرد با زمینه هایی مواجه می شود که تصورات از پیش معین را به چالش می کشد، می تواند تغییر کند» (Ibid, 61). این ماهیت پویای هابیتوس، به آن اجازه می دهد تا لایه های مختلف ساخت اجتماعی، از جمله قومیت را به هم پیوند دهد.

چارچوب نظری پیر بوردیو، همچنین بینشی درباره ساختارهای اجتماعی و پویایی قدرت تجارب فردی و جمعی ارائه میدهد. محور این چارچوب، مفهوم سرمایه است که بوردیو آن را به اشکال اقتصادی، فرهنگی، اجتماعی و نمادین تقسیم میکند. این اشکال مختلف سرمایه در تعیین موقعیت افراد در سلسلهمراتبهای اجتماعی و ظرفیت آنها برای اعمال نفوذ و هدایت در حوزههای اجتماعی بسیار مهم

است. «سرمایه (اقتصادی، فرهنگی، اجتماعی و نمادین)، هم به عنوان یک سلاح و هم به عنوان یک شرط مبارزه در نظر Bourdieu & Wacquant, ) گرفته می شود» 1992: 98 as cited in Husu, 2013: 274). اين نقش دوگانه سرمایه، اهمیت آن را در تعاملات اجتماعی برجسته می کند. «چارچوب بوردیویی، رابطه متقابل بین شایستگی فرهنگی، منابع و موقعیت اجتماعی را در پشت اعمال جنبشهای هویتی توضیح میدهد» (Ibid, 265). این رابطه نشان میدهد که توانایی یک فرد برای عمل مؤثر در یک حوزه اجتماعی، به موقعیت او در سلسلهمراتب اجتماعی و منابعی که می تواند بسیج کند، بستگی دارد. برای تحلیل مؤثر شکل گیری هویت و ساختارهای اجتماعی در انیمیشنها از دریچه هابیتوس بوردیو، یک مدل تحلیلی عملیاتی پیشنهاد می کنیم. این مدل بر شناسایی عناصر کلیدی نظریه بوردیو در روایت، شخصیتها و زمینه انیمیشن ها تمرکز خواهد کرد (جدول ۱).

## تجزیه و تحلیل انیمیشن «روح» (۲۰۲۰)

در انیمیشن روح، زندگی جو گاردنر۱۳ تحت تأثیر پیشینه اقتصادی اجتماعی او و انتظاراتی که خانوادهاش از او دارد، شکل می گیرد و بر رفتار و تصمیماتش اثر می گذارد. جو در ابتدا، یک شغل پارهوقت به عنوان معلم موسیقی دارد و تلاش می کند یک موقعیت تماموقت به دست اورد. هابیتوس او نشان دهنده مذاکره دائمی بین اشتیاق او به موسیقی و نیاز به ثبات عملی است؛ چیزی که با ایده ستن۱۴ همسو است: «هابیتوس، بازنمایی انعطافپذیر و قابل مذاکره از خود، از طریق تمرین سازگاری با خواستههایی است که به عنوان ظرفیتهای عینی در موقعیت درج شدهاند» (Setten, 2020: 288). مادر جو که از او میخواهد یک شغل ثابت را بپذیرد، نمونهای از تأثیر فشارهای خانوادگی و اجتماعی بر هابیتوس اوست (تصویر ۱، زمان ۰۰:۰۳:۳۸). دیوی۱۵ هابیتوس را یک «مفهوم رابطهای» توصیف می کند (Davey, 2009: 277) که با تلاش برای درک قوانین ناگفته محیطهای جدید آشکار می شود. این مفهوم زمانی دیده می شود که هابیتوس جو با فرصتی برای اجرای موسیقی در گروه جاز مشهور دوروتیا ویلیامز۱۶، به چالش کشیده می شود؛ و این نشان دهنده تغییر

بالقوه هویت اوست. سفر غیرمنتظره جو به «پیشاپیش بزرگ۷۷» و تجربیات بعدیاش، سازگاری هابیتوس در پاسخ به زمینههای جدید و ناآشنا را بیشتر آشکار میکند. همین طور، «۲۲»۸۸، شخصیت دیگر انیمیشن، لذت تازهای از تجربههای ساده روی زمین را کشف میکند و نشان میدهد که وقتی هابیتوس در معرض تجارب مختلف قرار بگیرد، میتواند انعطاف پذیرتر و پذیراتر شود. هابیتوس شخصیتها ثابت نیست و تحت تأثیر مجموعهای از آرزوهای شخصی، انتظارات اجتماعی و رویدادهای زندگی، از الماما میابد.

تلاش جو در کمک به ۲۲ برای یافتن «جرقه ۱۹» و تحقق نشان زمینیاش نشان میدهد که هابیتوس، افراد را به سمت اعمال و باورهای خاص متمایل می کند. چنانکه گفته شد «هابیتوس عمل را تعیین نمی کند، اما تضمین مینماید که افراد در عمل، به برخی جهات تمایل بیشتری دارند تا جهات دیگر» (Setten, 2020: 287). جو و ۲۲ «منطقه ۲۰» را کشف می کنند؛ قلمرویی که روحها از دریچه احساسات خود، وارد خلسه می شوند (تصویر ۲، ۳۳:۱۲. و بدین ترتیب فیلم نشان میدهد که هابیتوس میتواند موقتاً از محدودیتهای اجتماعی مرسوم فراتر رفته و شخصیتها با علایق درونی خود درگیر شوند. وقتی ۲۲ در بدن جو ساکن می شود، مقاومت اولیه او در برابر زندگی به تدریج تغییر می کند؛ زیرا او لذتهای روزمره انسانی را تجربه می کند. و این یعنی هابیتوس، اگرچه معمولاً پایدار است، اما می تواند به طور چشمگیری در هنگام مواجهه با زمینههای جدید تغییر کند. این تغییر با بینش نگاراچو۲۱ مطابقت دارد که «هابیتوس در فضا و زمان بادوام است، اما زمانی که فرد با زمینههایی مواجه میشود که تصورات از پیش معین را به چالش می کشد، می تواند تغییر کند» (Ngarachu, 2014: 61). این که ۲۲ پس از کشف لذتهای زندگی، حاضر به ترک بدن جو نیست، دگرگونی عمیقی را در روحیه او نشان میدهد. از سویی دیگر، بازگشت جو به منطقه برای کمک به ۲۲ و درک اینکه «جرقه» او صرفاً میل به زندگی است، سازگاری هابیتوس را برجسته می کند؛ زیرا هر دو شخصیت فراتر از جاه طلبیهای ثابت فراتر رفته و تجربیات گستردهتر و عمیق تری را در بر مي گيرند.

|                                                                                                                                                         | تكارند كان                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                                                                                                                |                                              |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------|
| سوالات کلیدی برای تجزیه و<br>تحلیل                                                                                                                      | مبانی نظری                                                                                                                                                                                                                                                                          | شرح                                                                                                                                            | مولفههای شکلگیری هویت و<br>ساختارهای اجتماعی |
| پسزمینههای اجتماعی شخصیتها<br>چگونه بر گرایشها و اعمال آنها<br>تأثیر میگذارد؟ هابیتوس آنها<br>چگونه بازتاب اجتماعیشدن اولیه<br>آنهاست؟                  | هابیتوس براساس شرایط اجتماعی شکل<br>می گیرد و با تجربه تکامل می یابد. افراد با<br>پیشینههای اجتماعی مشابه، گرایشهای<br>مشابهی ایجاد می کنند، که منجر به راههای<br>مشترک درک و تعامل با جهان می شود<br>(Bourdieu, 2018: 38).                                                         | بررسی می کند که تمایلات و<br>رفتارهای شخصیتها، چگونه<br>پیشینه و تجربیات اجتماعی<br>آنها را منعکس می کند.                                      | هابیتوس و پیشینه اجتماعی                     |
| هابیتوس شخصیتها به چه روشی<br>با تغییرات در طول فیلم سازگار<br>میشود یا مقاومت می کند؟ چه<br>تجارب جدیدی، تمایلات موجود<br>آنها را به چالش میکشد؟       | هابیتوس، یک بازنمایی انعطاف پذیر است که با خواستههای جدید سازگار می شود. «هابیتوس یک بازنمایی انعطاف پذیر و قابل مذاکره از نفس، از رهزن عمل است و با خواستههایی که به عنوان ظرفیتهای عینی در یک موقعیت معین درج شدهاند، تنظیم می شود» ( : Setten, 2020).                            | تجزیه و تحلیل می کند که<br>چگونه هابیتوس شخصیتها<br>در پاسخ به تجارب یا<br>چالشهای جدید، تطبیق<br>می یابد یا تحکیم می شود.                     | ماهیت پویای هابیتوس                          |
| هویت شخصیتها در طول داستان<br>چگونه تغییر می کند؟ کدام<br>تعاملات و تجارب اجتماعی به این<br>تغییرات کمک می کند؟                                         | هویت دائماً ازطریق تعاملات اجتماعی و تجارب گذشته ساخته می شود. هویت یک ویژگی ثابت نیست، بلکه پیوسته ازطریق تعاملات و تجارب اجتماعی ساخته و بازسازی می شود ( , Husu, )                                                                                                               | بررسی می کند که چگونه<br>هویت شخصیتها به طور<br>مداوم از طریق تعاملات و<br>تجارب آنها ساخته و بازسازی<br>میشود.                                | ساخت و بازسازی هویت                          |
| اشکال مختلف سرمایه چگونه بر<br>موقعیت و هویت اجتماعی<br>شخصیتها تأثیر می گذارد؟ این<br>اشکال سرمایه چه تأثیری بر<br>تعاملات و فرصتهای آنها<br>می گذارد؟ | اشکال مختلف سرمایه بر موقعیتها و فرصتهای اجتماعی تأثیر میگذارد. «از آنجاکه عاملها دارای مقادیر و ساختارهای سرمایه متفاوتی هستند، درجات مختلف قدرت و درنتیجه امکانهای متنوعی در یک میدان Bourdieu & Wacquant, 1992:).                                                                | ارزیابی می کند که چگونه<br>اشکال مختلف سرمایه<br>(اقتصادی، فرهنگی،<br>اجتماعی، نمادین) بر موقعیت<br>و هویت شخصیتها تأثیر<br>می گذارد.          | تأثیر سرمایه در شکل گیری هویت                |
| تعاملات اجتماعی چگونه بر<br>هابیتوس شخصیتها تأثیر<br>میگذارد؟ محیطهای اجتماعی<br>جدید از چه راههایی گرایشهای<br>درونیشده خود را به چالش<br>میکشند؟      | جامعه پذیری فرآیندی است که در آن افراد هنجارهای اجتماعی را درونی می کنند و هابیتوس خود را شکل می دهند. «هابیتوس شامل فرآیندی از جامعه پذیری است که در آن تجارب جدید بر اساس ساختارهای تولیدشده توسط تجارب گذشته ساختار می یابند»  Jones, 1997: 88 as cited in ) (Ngarachu, 2014: 64 | بررسی می کند که چگونه هابیتوس شخصیتها از طریق جامعه پذیری شکل می گیرد، و چگونه ممکن است در مواجهه با محیطها و زمینههای اجتماعی جدید تغییر کند. | جامعهپذیری و دگر گونی هابیتوس                |
| چگونه پویایی قدرت و ساختارهای<br>اجتماعی بر رفتارها و تعاملات<br>شخصیتها تأثیر میگذارد؟ سرمایه<br>چه نقشی در این پویاییها دارد؟                         | ساختارهای اجتماعی و پویایی قدرت، هابیتوس و موقعیتهای اجتماعی را شکل می دهند. «سرمایه (اقتصادی، فرهنگی، اجتماعی و نمادین)، هم بهعنوان یک سلاح و هم بهعنوان یک سلاح و هم شود» یک شرط مبارزه در نظر گرفته می شود» Bourdieu & Wacquant, 1992: 98 as ). (cited in Husu, 2013: 274        | چگونگی تأثیر ساختارهای<br>اجتماعی و پویایی قدرت بر<br>رفتارها و تعاملات شخصیتها<br>را تحلیل می کند.                                            | پویایی قدرت و ساختارهای اجتماعی              |

فرأیند ساخت و بازسازی هویت برای توسعه شخصیت جو و ۲۲، عنصری مرکزی است. شخصیتها از طریق تعاملات و تجربیات خود تکامل می یابند. در ابتدا، ۲۲ یک روح سرسخت است که برای سالها، از رفتن به زمین اجتناب کرده است. او هویت ثابتی را تجسم میبخشد که انگیزهای برای تغییر ندارد. با این حال، وقت گذرانی او روی زمین در بدن جو و تعاملاتش با مادر جو (لیبا۲۲)، دانشآموز او (کُنی۲۳)، و آرایشگرش (دز۲۴)، او را در معرض پیچیدگیهای روابط انسانی و ساختارهای اجتماعی قرار می دهد و تصور سفت و سخت قبلی او از خود را به چالش می کشد (تصویر ۳، ۳۵:۹۶:۱۰). این با اشاره نگاراچو مطابقت دارد که «هابیتوس شامل فرآیندی از جامعهپذیری است که به موجب آن، تجارب جدید مطابق با ساختارهای تولید شده توسط تجربيات گذشته ساختار مي ابند» ( Jones, 1997: ) 88 as cited in Ibid, 64). استفاده جو از نشان ۲۲ برای بازگشت به زمین و اجرا در باشگاه جاز، نشانگر بازسازی هویت اوست؛ زیرا او آنچه را واقعاً در زندگی مهم است، فراتر از موفقیت حرفهای صرف مییابد. به قول نگاراچو «هابیتوس نه تنها می تواند دلیل شکل گیری هویت، بلکه می تواند دلیل نظریه پردازی چنین شکل گیری ای باشد» (Ibid, 63)، و دیدگاه تحول یافته جو هم از تجارب و دروننگریهای متنوع او سرچشمه می گیرد. به جو فرصت دیگری برای زندگی داده میشود، جایی که او با تعهدی جدید به زندگی کامل به زمین بازمی گردد و این، نشان دهنده بازسازی قابل توجهی در هویت اوست؛ از هویتی که صرفاً بر روی شغل متمرکز شده بود بهسوی هویتی که غنای زندگی روزمره را قدر میداند.

آرزوی جو برای تبدیل شدن به یک نوازنده حرفهای جاز، تأثیر سرمایه فرهنگی بر هویت او را منعکس می کند، زیرا مهارتها و اشتیاق او به جاز او را در یک زمینه فرهنگی خاص قرار می دهد؛ زمینهای که برای استعداد و بیان موسیقی ارزش قائل است (تصویر ۴، زمان ۲۰:۰۸:۱۷). این با مشاهدات دیوی مطابقت دارد که «هابیتوس سوژه را محکم تر به ساختارهای اجتماعی متصل می کند، و می توان آن را ایجاد شیوههای طبقه بندی شده در نظر گرفت، جایی که گروههایی از افراد با سهام مشابهی از سرمایه اقتصادی، فرهنگی و اجتماعی، جانمایی می شوند» ( Davey, ) آموختن جو در این باره در گروه جاز فروه جاز

دوروتیا ویلیامز، نمونهای از تعامل بین سرمایه اجتماعی و فرهنگی است، زیرا کسب موقعیت در این گروه گامی مهم در کسب موقعیت اجتماعی و شناختی است که او در جامعه جاز به دنبال آن بود. با این حال، جدایی غیرمنتظره روح جو از بدنش و سفر بعدی او از طریق «ماورای بزرگ۲۵» و «پیشاپیش بزرگ» او را وادار می کند تا اهمیت این اشکال سرمایه را در شکل دهی به هویت خود ارزیابی کند. به عقیده کارنوا-ترابی و مغروری، شکل گیری هویت فرآیندی مستمر و تحت تأثير عوامل مختلف محيطي، تاريخي و اجتماعي است (کارنوا-ترابی و مغروری، ۱۴۰۲: ۱۵۰) که با تکامل هویت جو از طریق تجارب دگرگون کنندهاش آشکار می شود و او را به سمت اتخاذ هابیتوس جدید و تشکیل هویت متمایز سوق میدهد. هنگامی که جو و ۲۲ به زمین بازمی گردند و در بدنهایی اشتباهی قرار می گیرند، درک قبلی جو از هویت و موفقیت (که به سرمایه فرهنگی و اجتماعی او وابسته است)، با لذتهای ساده و روزمره ۲۲ به چالش کشیده می شود. او دیگر از رضایت شخصی و لحظات روزمره بیش از انتظارات و دستاوردهای اجتماعی مرتبط با سرمایه لذت میبرد. بنابراین هویت را میتوان با تفسیر مجدد اهمیت اشکال مختلف سرمایه و پذیرش درک جامعتر از ارزش زندگی، تغییر شکل داد.

سقوط جو گاردنر در چاه، باعث گسست عمیقی در وجود پایدار اوست که او را به قلمروهای ناآشنای «ماورای بزرگ» و «پیشاپیش بزرگ» سوق میدهد و تصورات از پیش موجود او از زندگی و هویت را مختل می کند (تصویر ۵، زمان ۰۰:۰۹:۱۷). این حادثه آغازگر سیری دگرگون کننده است که در آن هابیتوس جو (چیزی که براساس تجربیات و آرزوهای قبلیاش شکل گرفته)، مورد آزمون قرار می گیرد. این که شخصیت مونویند۲۶ به جو و ۲۲ کمک می کند تا جسد جو را در یک بیمارستان پیدا کنند، نشان میدهد مداخلات بیرونی می تواند بر تمایلات همیشگی فرد تأثیر بگذارد و آن را تغییر دهد. آرزوی جو برای بازگشت به بدنش، تلاشی است برای آشتیدادن تجربیات جدید (و مختل کننده) با الگوهای رفتاری تثبیتشده. به گفته پروایی، شناخت پویاییهای اجتماعی در یک جامعه بهجای تکیه بر مشاهدات دنیای واقعی، می توان از طریق تحلیل مظاهر فرهنگی در متون مختلف اقدام کرد (پروایی، ۱۳۹۵: ۱۹۴). این مسئله، بهویژه در «روح» مشهود است، جایی که خود

فیلم به عنوان یک متن فرهنگی عمل می کند و نشان می دهد که هابیتوس و هویت شخصیتها بر اساس تجربیات و تعاملات آنها در قلمروهای مختلف شکل می گیرد. وقتی شخصیت تری آنها را به پیشاپیش بزرگ باز می گرداند، الگوهای آنها را بیشتر مختل می کند. در واقع، تغییرات زمینهای می تواند گرایشهای ریشهدار را تغییر دهد و اصلاح کند. تبدیل ۲۲ به روح گمشده و اعتقاد او به یی هدفی، نشانگر تداوم تمایلات قبلی او است و اینکه عادات عمیق و ریشهدار می تواند حس بیهودگی را در مواجهه با چالشهای جدید تداوم بخشد. مشاهدات جاردیلو۲۷ و کاپوبیانکو۲۸ مبنی بر اینکه «هابیتوس گذشته ای است که در حال زنده می ماند و تمایل دارد خود را در آینده تداوم بخشد» هماند و تمایل دارد خود را در آینده تداوم بخشد» (Giardiello & مبارزه مداوم ۲۲ در می می می در حال زنده می ماند و تمایل دارد خود را در آینده تداوم بخشد» (Capobianco, 2021: 45)

مواجهه با زمینههای جدید آشکار می کند.

تعامل بین هابیتوس و ساختارهای اجتماعی برای درک تجربیات و تصمیمات شخصیتها نقش اساسی دارد. جایی که جو اشتباهاً به عنوان مربی برای ۲۲ تعیین میشود، بیشتر بر ماهیت سلسله مراتبی قلمرو روح تأکید دارد (تصویر ع، زمان ۲۱:۲۰: و نشان میدهد که نقشها و موقعیتهای اجتماعی، از پیش تعریف شدهاند و هابیتوس با این ساختارهای تثبیتشده همسو میشود. نقش مونویند که به ارواح گمشده کمک می کند، یک پویایی اجتماعی جایگزین را در قلمرو روح معرفی میکند، و نشان میدهد که نقشهای غیررسمی میتوانند برای رفع شکافها در سیستم رسمی ظاهر شوند؛ چیزی که با بینش ستن همراستاست: «هابیتوس ابزار مفیدی برای تفکر در مورد چگونگی درونی شدن و تجربه روابط اجتماعی به عنوان "طبيعي" و حتى ضروري است» ( Setten, 2020: 288)، زیرا شخصیتها بر این پویاییهای قدرت تأثیر می گذارند. نقش تری در شناسایی و تعقیب روح گمشده جو، اجرای ساختارهای نظارتی و اقتدار در قلمرو روح را نشان می دهد، و منعکس کننده چگونگی شکل گیری هابیتوس و پاسخ به پویایی قدرت موجود است. تلاش جو برای بازگشت به بدنش، ضرورت مذاکره در ساختارهای اجتماعی تثبیت شده را برجسته می کند و نشان می دهد که افراد باید در این چارچوبها کار کنند تا با هنجارهای اجتماعی

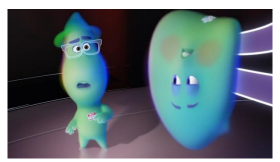
هماهنگ شوند. در جدول ۲ خلاصهای از یافتههای این تحلیل آمده است.

جدول ۲. تلخیص یافتههای تحلیل انیمیشن «روح» (۲۰۲۰) براساس مدل تحلیلی پیشنهادی (منبع: نگارندگان).

| خلاصه يافتهها                                     | مؤلفه            |
|---------------------------------------------------|------------------|
| گرایشها و رفتار شخصیتها تحت تأثیر پیشینههای       |                  |
| اقتصادی-اجتماعی و انتظارات خانوادگی آنهاست.       | هابیتوس و        |
| هابیتوس اولیه جو توسط شغل پارهوقت و تمایل او به   | پیشینه           |
| ثبات شکل گرفته است که منعکسکننده مذاکره مداوم     | اجتماعي          |
| بین اشتیاق و عملیبودن است.                        |                  |
| هابیتوس بر اساس تجربیات جدید با تغییرات سازگار    |                  |
| میشود یا مقاومت می کند. هابیتوس جو و ۲۲ وقتی در   | ماهیت            |
| معرض زمینههای جدید و ناآشنا قرار می گیرد (مانند   | پویای            |
| سفر جو به «ماورای بزرگ» و تجربیات ۲۲ روی زمین)    | هابيتوس          |
| تكامل مىيابد.                                     |                  |
| هویت شخصیتها دائماً از طریق تعاملات و تجربیات     |                  |
| شکل می گیرد و اصلاح میشود. هویت جو از تمرکز بر    | ساخت و           |
| موفقیت حرفهای به ارزش گذاری برای لذتهای ساده      | سان<br>بازسازی   |
| زندگی تغییر می کند، در حالی که ۲۲ از یک روح مقاوم | برسری<br>هویت    |
| به فردی تبدیل می شود که قدردان تجربیات انسانی     | 0.9.             |
| است.                                              |                  |
| اشكال مختلف سرمايه (اقتصادي، فرهنگي، اجتماعي،     |                  |
| نمادین) بر هویت و موقعیت شخصیتها تأثیر می گذارد.  | تأثير سرمايه     |
| جستوجوی موفقیت حرفهای در موسیقی جاز، نقش          | در               |
| سرمایه فرهنگی را برجسته میکند که در طول داستان    | شکلگیری          |
| به چالش کشیده میشود و مورد ارزیابی مجدد قرار      | هويت             |
| می گیرد.                                          |                  |
| هابيتوس شخصيتها تحت تأثير تجربيات گذشته است       | جامعەپذىرى       |
| و در پاسخ به زمینههای جدید دگرگون می شود.         | و دگرگونی        |
| تعاملات و تجربیات جو و ۲۲ روی زمین، تمایلات<br>-  | هابیتوس          |
| موجود آنها را به چالش می کشد و تغییر شکل می دهد.  | 0 7              |
| ساختارهای اجتماعی و پویایی قدرت بر رفتارها و      |                  |
| تعاملات تأثير مي گذارد. اين فيلم نشان ميدهد كه    | پویایی           |
| چگونه هابیتوس با هنجارها و نقشهای اجتماعی همسو    | پریایی<br>قدرت و |
| میشود یا در برابر آن مقاومت می کند؛ همانطور که در | ساختارهای        |
| تعاملات جو و ۲۲ در قلمرو ساختار یافته روحها و     | اجتماعی          |
| تلاشهای آنها برای هدایت و بازتعریف این ساختارها   | ۰۰۰ ی            |
| دیده میشود.                                       |                  |



تصویر ۱. جو در حال مذاکره با مادرش درباره مسیر شغلی خود است. فشارهای خانوادگی و واقعیتهای اقتصادی بر هابیتوس جو اثر می گذارد (زمان ۰۲:۰۳:۲۸). منبع: (Docter, 2020)



تصویر ۶ انتصاب اشتباهی جو به عنوان مربی ۲۲، نقشهای اجتماعی از پیش تعیینشده را در یک ساختار سلسلهمراتبی برجسته می کند (زمان (Docter, 2020)



تصویر ۲. در «منطقه»، هابیتوس از محدودیتهای اجتماعی فراتر می رود و در گیری شخصیتها را با علایقشان آشکار می کند (زمان ۳۳:۱۲). منبع: (Docter, 2020)



تصویر ۳. تغییر دیدگاه ۲۲ (در بدن جو)، نشان دهنده انعطاف پذیری هابیتوس در تجربههای جدید زندگی است (زمان ۱:۰۶:۳۵). منبع: (Docter, 2020)



تصویر ۴. شکل گیری هویت جو، تحت تاثیر سرمایه فرهنگی اوست که از طریق نوازندگیاش در گروه موسیقی مشهور دوروتیا ویلیامز نشان داده میشود (زمان ۸:۱۷۱). منبع: (Docter, 2020)



تصویر ۵. سقوط جو به درون چاه، وجود پایدار او را مختل می کند و جنبههای تثبیتشده هابیتوس او را به چالش می کشد (زمان (Docter, 2020)

## تجزیه و تحلیل انیمیشن «پینوکیوی گیرمو دل تورو» (۲۰۲۲)

در «پینوکیوی گیرمو دل تورو»، نظریه هابیتوس بوردیو نشان میدهد که چگونه رفتارها و تصمیمهای شخصیتها تحت تأثیر پسزمینههایشان قرار می گیرد. عمل ژپتو۲۹ در آفرینش یک عروسک از چوب کاج کاشتهشده بر روی قبر پسرش کارلو۳۰ نشان دهنده تأثیر عمیق غم و اندوه او بر هابیتوس اوست و اندوه شخصی او را به شکلی ملموس از ارتباط و خاطره تبدیل می کند (تصویر ۷، زمان ۱۵:۱۴-۰۰). این درونی سازی از فقدان، در اقدامات بعدی او منعکس می شود و نشان می دهد که اندوه او به بخشی ذاتی از هویت اجتماعیاش تبدیل شده است. دستور پودستا۳۱ به ژپتو برای فرستادن پینوکیو به مدرسه و تلاش بعدی برای اجبار او به خدمت در ارتش، نشان دهنده تحمیل ساختارهای اجتماعی بیرونی بر زندگی فردی است. این فشارهای نهادی، هابیتوس ژپتو و پینوکیو را شکل داده و محدود می کند. این مسئله نشان می دهد که هنجارها و انتظارات اجتماعی بر تصمیمات و رفتارهای شخصی تأثیر می گذارند. رویارویی بین کنت ولپه ۳۲ و ژپتو، هنگامی که ولپه پینوکیو را استثمار می کند، با نقش پرورش دهنده ژپتو در تضاد است. بدین ترتیب محیطهای اجتماعی مختلف و هابیتوسهای مرتبط با آنها، با هم برخورد می کنند و بر هویت نوظهور پینو کیو تأثیر می گذارند. بینش بوترو۳۳ مبنی بر اینکه «موقعیت اجتماعی، از طریق هابیتوس، آرزوها و سلیقهها را محدود می کند و بنابراین عنصر مهمی در شکل دهی "هویت" اجتماعی باقی میماند» (Bottero, 2010: 4) در دستورات یودستا و محدودیت خواستههای ژبتو و پینوکیو

مشهود است، و تأثیر موقعیت اجتماعی را در شکل دهی به هویت و رفتار آنها نشان می دهد.

در ابتدا، مبارزه ژپتو با عدم خودکنترلی پینوکیو، تنش بین هابیتوس در حال رشد پینوکیو و انتظارات ژپتو را آشکار می کند و نشان می دهد که می توان گرایشهای شخصی را به چالش کشید و دوباره شکل داد. تصمیم بعدی پینوکیو برای پیوستن به سیرک با هدف کسب درآمد برای ژپتو، تغییر قابل توجهی در هابیتوس او نشان میدهد و تأثیر فشارها و تجربیات جدید بر رفتار او را آشکار می کند. وقتی پینوکیو آهنگی را در تمسخر موسولینی ۳۴ اجرا می کند که منجر به اعدام او می شود، بر این دگرگونی تأکید بیشتری می شود. این مخالفت با یک رژیم ستمگر، نشان دهنده تحولی حیاتی در هابیتوس اوست؛ هابیتوسی که در پاسخ به چالشهای سیاسی-اجتماعی بازتنظیم میشود (تصویر ۸، زمان ۱:۱۳:۴۱). به گفته اسدی، ایجاد زیرشاخههای متمایز در هنر، اغلب مستلزم موضع گیری درباره نیروهای مسلط فرهنگی یا سیاسی است که به نوبه خود هویت و میراث این جنبشها را شکل میدهد. (اسدی، ۱۳۸۹: ۷۱) به همین ترتیب، شورش پینوکیو در قالب یک نمایش هنری را مى توان به عنوان اقدامى براى موضع گيرى عليه رژيم مسلط در نظر گرفت که هویت او و میراث روایت را شکل میدهد. لحظهای که کندلویک۳۵ با وجود دستورات پودستا از شلیک به پینوکیو امتناع می کند سازگاری هابیتوس در مواجهه با دوراهیهای اخلاقی برجسته میشود. این چنین ملاحظات اخلاقی بر دگرگونی گرایشها تأثیر میگذارد. اقدام پینوکیو در منفجر کردن یک مین دریایی در دل ماهی غولپیکر، بر ظرفیت او برای خلاقیت و تفکر راهبردی تأکید می کند و جنبههای پویا و مبتکرانه هابیتوس را برجسته میسازد. همان طور که دیوی مینویسد «رفتارهای افراد ممکن است به عنوان امر الگویافته در نظر گرفته شود، اما اگر بگوییم که آنها سرنوشتی از پیش برنامهریزی شده دارند، این را نادیده می گیریم که هابیتوس شامل "ظرفیت دائمی برای ابتکار" Bourdieu 2004: 63 as cited in ) «است Davey, 2009: 277). اين مسئله، اقدامات در حال تکامل پینوکیو و ظرفیت او برای نوآوری را توضیح میدهد. در انیمیشن، ساخت و بازسازی مستمر هویت، از طریق سفر پینوکیو و تعاملاتش با جهان به تصویر کشیده شده است. فارل ۳۶ مینویسد «نظریه هابیتوس بوردیو به ما این امکان

را میدهد که وابستگی مردم به ملت را به مثابه امری آموخته شده و عادت شده ببینیم؛ این یعنی گشودگی نسبت به اصلاح و بازسازی از طریق عاملیت بازتابی و شیوههای Pollmann, 2009 as cited in ) أموزشي» ( Farrell, 2010: 108). اين نقل قول نشان مىدهد كه هویت مستمراً از طریق تجربیات و تعاملات اجتماعی بازسازی میشود. وقتی «روح جنگل۳۷» عروسک چوبی ژپتو را زنده می کند و نام او را پینوکیو می گذارد، پیدایش شکل گیری هویت او را مشاهده می کنیم (تصویر ۹، زمان: ۰۰:۱۷:۴۹). این، نوعی آفرینش فیزیکی و نمادین است که هویت او را در معرض تکامل و رشد قرار می دهد. همان طور که پینوکیو زندگی را تجربه می کند، هویت او دائماً مورد آزمون قرار گرفته و تغییر شکل می دهد. اولین مرگ او که بر اثر برخورد با کامیون پودستا به وجود می آید، نمادی از شکنندگی و ماهیت گذرای هویت است و او را مجبور می کند تا با هر بازگشت به زندگی، خود را تطبیق دهد و بازتعریف کند. فداکاری نهایی پینوکیو، و جان باختن برای نجات ژپتو از غرق شدن، لحظهای مهم از بازسازی هویت را نشان میدهد؛ جایی که او از یک عروسک سادهلوح به تجسم ایثار و شجاعت تبدیل میشود (تصویر ۱۰، ۲۱:۳۷:۳۱). امبراسات ۳۸ و همکاران خاطرنشان می کنند که «نظریههای هویت، رفتار را عمدتاً با توجه به این نگرشهای شخصی و نقش آنها در تفسیر موقعیتهای اجتماعی توضیح میدهند. این موقعیتها شامل معانی شخصی و همچنین معانی نسبتاً ثابت دیگر موجودات، مانند دیگر افراد، اقدامات و اشیاء میباشند» ( Robinson 2007 as cited in Ambrasat et al., 2016: 11). این دیدگاه، ماهیت در حال تکامل هویت پینوکیو را که توسط تجربیات و تعاملات او شکل می گیرد، توضیح مىدھد.

اشکال سرمایه -اقتصادی، فرهنگی، اجتماعی و نمادین- بر هویت و تعامل شخصیتها اثر میگذارد. برخورد اولیه پینوکیو با کنت ولپه و میمونش اسپاتزاتورا۳۹ او را با پویایی سرمایه سیرک آشنا می کند، جایی که از ویژگیهای منحصربهفرد او برای کسب سود بهرهبرداری میشود و اهمیت سرمایه اقتصادی در تعریف نقشها و تعاملات اجتماعی را آشکار می کند (تصویر ۱۱، زمان ۲۰:۴۳:۴۰). این استثمار زمانی آشکارتر می شود که اسپاتزاتورا، فریبکاری

ولیه را در مورد دستاوردهای مالی آنها افشا می کند، و خشم ولیه را بر میانگیزد. این چنین سرمایه اقتصادی و دستکاری آن بر ساختارهای قدرت و هویتهای شخصی تأثیر می گذارد. تخریب سیرک به دستور موسولینی نشان می دهد که سرمایه سیاسی می تواند ساختارهای اجتماعی و اقتصادی را مختل کرده و دوباره پیکربندی کند و بر موقعیتها و فرصتهای اجتماعی شخصیتها تأثیر بگذارد. دستگیری پینوکیو توسط ولیه، که تلاش میکند او را بسوزاند، بر بی ثباتی هویت او در میان تهدیدهای خشونت نمادین و فیزیکی تأکید دارد. تجارب و تعاملات پینوکیو، تحت تأثیر برخوردهای گذشته و میراث پویایی سرمایه، همچنان به شکل دهی هویت و مبارزات او ادامه می دهد. سرانجام، کشف ژپتو و سباستین در داخل ماهی غول پیکر، نشان می دهد که اشکال مختلف سرمایه، مبارزات و هویت جمعی آنها را شکل میدهد. این موضوع، این ایده را تقویت می کند که میراث سرمایه گذشته همچنان بر موقعیت اجتماعی و تغییر هویت شخصیتها در طول روایت تأثیر می گذارد. تكامل هابيتوس پينوكيو نشان مىدهد كه اين خصيصه با زمینههای اجتماعی جدید سازگار میشود. در ابتدا، هابیتوس پینوکیو تا حد زیادی تحت تأثیر راهنماییهای اخلاقی سباستین جی. کریکت ۴۰ است که رفتارها و ادراکات اولیه او را شکل میدهد. همانطور که فارل اشاره میکند «با تغییر هابیتوس شهروندان [...] می توانیم نحوه بودن، دیدن، عمل و تفكر أنها را تغيير دهيم» ( Pollmann, 2009 as cited in Farrell, 2010: 109). اين مفهوم بهوضوح در انیمیشن نشان داده شده است؛ زیرا هابیتوس پینوکیو در طول سفرش دستخوش دگرگونیهای عمیق می شود. در ابتدا، تجربیات او با اصول مربی خود راهبری می شود، اما با ورود به آموزش نظامی، هابیتوس او در شرایط جدید و چالشبرانگیز آزمایش میشود. رابطه او با کندلویک و واقعیتهای سخت آموزش، او را وا میدارد تا رفتارها و نگرشهای خود را تطبیق دهد. بمباران اردوگاه آموزشی توسط هواپیماهای متفقین، که منجر به مرگ پودستا می شود، تحولی شگرف ایجاد می کند و هابیتوس پینو کیو را بیشتر مختل کرده و تغییر شکل میدهد، و او را در معرض اشکال جدیدی از بی ثباتی و درگیری قرار می دهد. رویارویی او با ماهی غول پیکر، جایی که او باید در شرایط اضطراری کنشگری کند، ظرفیت او را برای سازگاری و انعطافپذیری

نشان میدهد. ستن میگوید «در خود مفهوم هابیتوس، سرنخهایی وجود دارد که نشان میدهد شرایط خاص چگونه زندگی اجتماعی را تثبیت میکنند، و چگونه هابیتوس ناهمواری، سلطه و هژمونی را پنهان و بازتولید میکند» (Setten, 2020: 289). این بینش نشان میدهد که تجربیات دگرگون کننده پینوکیو با نیروها و ساختارهای اجتماعی گستردهتر مرتبط است.

جدول ۳. تلخیص یافتههای تحلیل انیمیشن «پینوکیوی گیرمو دل تورو» (۲۰۲۲) براساس مدل تحلیلی پیشنهادی (منبع: نگارندگان)

| خلاصه يافتهها                                       | مؤلفه                                |  |
|-----------------------------------------------------|--------------------------------------|--|
| رفتار و تصمیم شخصیتها در «پینوکیو» تحت تأثیر        |                                      |  |
| پیشینه اجتماعی آنها قرار دارد. اندوه ژپتو عمیقاً بر | هابیتوس و                            |  |
| هابیتوس او، و متعاقباً بر اعمال و هویت او تأثیر     | پیشینه                               |  |
| میگذارد. فشارهای اجتماعی، مانند خواستههای           | اجتماعي                              |  |
| پودستا، هابیتوس او را بیشتر دگرگون میسازد.          |                                      |  |
| هابیتوس پینوکیو در پاسخ به تجربیات و چالشهای        |                                      |  |
| جدید سازگار میشود. راهنمایی اخلاقی اولیه            | ماهیت پویای                          |  |
| سباستین جی. کریکت، از طریق تجربه در سیرک و          | هابيتوس                              |  |
| ارتش مورد آزمایش قرار گرفته و تغییر شکل میدهد.      |                                      |  |
| هویت پینوکیو دائماً از طریق تجربیات او ساخته و      |                                      |  |
| بازسازی میشود. تبدیل او از یک عروسک سادهلوح         | ساخت و                               |  |
| به نماد شجاعت و فداکاری نشان میدهد که هویت          | سازی هویت<br>بازسازی هویت            |  |
| می تواند از طریق تعاملات فردی و اجتماعی تکامل       | بارساری مویت                         |  |
| یابد.                                               |                                      |  |
| سرمایههای اقتصادی، فرهنگی و نمادین به طور           |                                      |  |
| قابل توجهی بر شخصیتها تأثیر می گذارد. استثمار       | تأثير سرمايه                         |  |
| پینوکیو برای سود بیشتر توسط کنت ولپه و تأثیر        | در شکلگیری                           |  |
| سرمایه سیاسی (رژیم موسولینی)، نقشها و تعاملات       | هويت                                 |  |
| شخصیتها را شکل میدهد.                               |                                      |  |
| تجربیات گذشته و زمینههای جدید، هابیتوس              |                                      |  |
| پینوکیو را شکل داده و دگرگون میکند. انطباق او با    | جامعهپذیری و                         |  |
| آموزش نظامی و پاسخ به چالشهای جدید نشان             | دگرگونی                              |  |
| میدهد که هابیتوس با تغییر شرایط و تجربیات           | هابيتوس                              |  |
| تكامل مى يابد.                                      |                                      |  |
| پویایی قدرت و ساختارهای اجتماعی بر رفتار و هویت     |                                      |  |
| شخصیتها تأثیر می گذارد. محدودیتهای فراطبیعی         | پویایی قدرت و                        |  |
| و نیروهای اجباری (مثلاً پودستا) بر تصمیم گیریها و   | پرییی عارت و<br>ساختارهای<br>اجتماعی |  |
| تعاملات پینوکیو مؤثر واقع میشود و تأثیر             |                                      |  |
| ساختارهای سلسلهمراتبی را بر هابیتوس برجسته          |                                      |  |
| میکند.                                              |                                      |  |

در «پینوکیوی گیرمو دل تورو»، بازنمایی پویاییهای قدرت و ساختارهای اجتماعی، یک مسئله مرکزی است؛ زیرا این نیروها رفتارها و تعاملات شخصیتها را شکل میدهند و

محدود می کنند. در ابتدا، توضیح شخصیت «مرگ۴۱» درباره جاودانگی پینوکیو و پیامدهای مرتبط با آن، چارچوبی برای درک پویایی قدرت زندگی پس از مرگ فراهم می آورد و آشکار می کند که نیروهای ماوراء طبیعی، محدودیتهایی را بر وجود او تحمیل می کنند. تلاش پودستا برای فرستادن اجباری پینوکیو به ارتش، منعکس کننده ساختارهای قهری قدرت است که افراد را کنترل و استثمار می کند، و اقتدار سیاسی و اجتماعی او را نشان میدهد. دستگیری پینوکیو توسط ولیه، بر خشونت شخصی و نمادین اعمال شده توسط صاحبان قدرت تأكيد مي كند و وضعيت نامطمئن موقعيت اجتماعی پینوکیو را آشکار میسازد. درخواست پینوکیو از شخصیت مرگ برای بازگشت زودهنگام و نجات ژیتو، بر تعامل بین عاملیت شخصی و ساختارهای قدرت فراگیر تأکید می کند (تصویر ۱۲، زمان ۲۱:۳۸:۲۶). امبراسات و همکاران می گویند «اگرچه از مکتب فکری متفاوتی سرچشمه می گیرد، اما نظریه هویت تعدادی از مفروضات را با تفسیرهای جدید شناختی از هابیتوس به اشتراک می گذارد و بنابراین ممکن است مطالعاتی را در مورد پیوندهای بین سبک زندگی و قشربندی نشان دهد» ( Ambrasat et al., 2016: 11-12). اين نشان مي دهد كه هويت و تصمیمات پینوکیو بر اساس ساختارهای سلسلهمراتبی شکل مى گيرد؛ از استثمارش توسط كنت وليه تا أموزش نظامي و چالشهای بعدی. در جدول ۳ خلاصهای از یافتههای این تحليل آمده است.



تصویر ۸. شورش پینوکیو علیه موسولینی، دگرگونی مهمی را در هویت او نشان می دهد که توسط چالشهای سیاسی + جتماعی شکل گرفته است. (زمان + ۱:۱۳:۴۱). منبع: + Gustafson, 2022)



تصویر ۹. جان بخشیدن به پینوکیو توسط روح جنگل، نمادی از شکل گیری هویت اوست و زمینه را برای رشد مستمر او فراهم می کند (زمان: ۱۷:۴۹). منبع: (طان: ۲۰۰۱). منبع: 2022)



تصویر ۱۰. فداکاری پینوکیو برای نجات ژپتو، هابیتوس در حال تکامل او را نشان میدهد و عنصر خلاق هویت او را به نمایش می گذارد (زمان ۲۰۱:۳۷:۳۱). منبع: 

Gustafson, 2022)



تصویر ۱۱. استثمار پینوکیو از سوی ولپه، تأثیر سرمایه اقتصادی را بر تعاملات اجتماعی و شکل گیری هویت را برجسته می کند (زمان ۴۳:۴۰). منبع: (del Toro & Gustafson, 2022)



تصویر ۷. اندوه ژپتو در خلق پینوکیو نشان میدهد که فقدان شخصی بر شکل گیری هویت او تأثیر می گذارد (زمان ۱۵:۱۴۰۰). منبع: (del Toro & Gustafson, 2022)



تصویر ۱۲. درخواست پینوکیو از «مرگ» برای بازگشت فوری، بر تنش بین عاملیت شخصی و ساختارهای فراگیر قدرت فراگیر تأکید می کند (زمان 4.1.7 (del Toro 4.1.7). منبع: Gustafson, 2022)

## نتيجهگيري

انیمیشنهای «روح» و «پینوکیوی گیرمو دل تورو» مفهوم هابیتوس را از طریق سفرهای دگرگون کننده شخصیتهایشان بررسی می کنند و روایتهایی در مورد تأثیر پیشزمینههای اقتصادی اجتماعی و انتظارات اجتماعی بر کنشها و شکلگیری هویت ارائه میدهند. هر دو فیلم، قهرمانهایی را به تصویر میکشند که در حین عبور از چالشها، هابیتوسشان آزمایش می شود و تغییر شکل میدهد. جو گاردنر در انیمیشن اول و پینوکیو در انیمیشن دوم، هر دو تحت فشارهای اجتماعیای هستند که تمایلات و انتخابهای اولیه آنها را شکل می دهد. جو بین اشتیاق خود به موسیقی و نیاز به امنیت شغلی، با انتظارات خانوادگی و واقعیتهای اقتصادی مبارزه میکند، در حالی که پینوکیو از غم و اندوه ژپتو متولد میشود و با فشارهای اجتماعی از سوی شخصیتهای اقتدارگرا مقابله می کند و مضامین همنوایی و شورش را منعکس مینماید. روایتها، ماهیت پویای هابیتوس را برجسته می کنند؛ زیرا هر دو شخصیت در پاسخ به تجربیات جدید و تعاملات اجتماعی تطبیق یافته و تکامل می یابند. این فیلمها همچنین بر نقش ساختارهای اجتماعی و پویایی قدرت در شکل دهی رفتارها و تعاملات تأکید می کنند و نشان می دهند که عاملیت شخصی با نیروها و انتظارات اجتماعی گستردهتر در هم تنیده شده است. این عناصر مضمونی مشترک، کاوش دو انیمیشن در هویت و جامعهپذیری را در چارچوبهای مختلف روایی نشان میدهد.

با وجود شباهتهای مضمونی، روح و پینوکیو در تمرکز روایی و نمایش هابیتوس با هم تفاوت دارند. «روح» تاکید بیشتری بر دروننگری و کاوشهای فلسفی دارد و بر سفر

هستی شناسانه جو برای درک ارزش زندگی روزمره، ورای موفقیت حرفهای تمرکز می کند. دگرگونی جو با تحقق درونی و فشارهای اجتماعی در بافت شهری مدرن، با توجه ویژه به سرمایه فرهنگی و آرزوهای شخصی پیش میرود. موقعیت فیلم در دنیای معاصر، به آن اجازه می دهد تا چگونگی تأثیر شرایط اجتماعی-اقتصادی مدرن بر شکل گیری هویت را بررسی کند. در مقابل، پینوکیو روایتی کنشمحورتر را در زمینهای تاریخی و خارقالعاده ارائه می کند و بر تأثیر چالشهای بیرونی و رشد اخلاقی تأکید دارد. داستان پینوکیو شامل آزمایشهای ملموسی مانند سوءاستفادههای سیرک و آموزش نظامی است که نقش سرمایه اقتصادی و سیاسی را در شکل دهی هویت و تعاملات اجتماعی برجسته می کند. این فیلم با استفاده از آموزههای فیزیکی و اخلاقی برای نمایش دگرگونی هابیتوس، تأثیر شخصیتهای اقتدارگرا و هنجارهای اجتماعی را بهوضوح مطرح می کند. در حالی که روح بر امور شخصی و فلسفی تمرکز دارد، پینوکیو تفسیر گستردهتری در مورد نیروهای اجتماعی و سیاسی که بر هویت شخصی و جمعی تأثیر می گذارند، ارائه می دهد.

از نقطه نظر مفهوم هابیتوس بوردیو، «روح» در انتقال سیالیت و پیچیدگی این مفهوم در یک بافت مدرن، موفق تر ظاهر می شود و تصویری ظریف از چگونگی شکل گیری هویت توسط سرمایه فرهنگی و تجربیات شخصی ارائه میدهد. شخصیت جو گاردنر، منعکس کننده کاوش عمیق تری در رشد درونی و بازتاب وجودی است که باعث می شود فیلم برای مخاطبان معاصری که با تنش بین رویاهای شخصی و انتظارات اجتماعی درگیرند، قابل درک باشد. در مقابل، گرچه پینوکیو تأثیر مستقیم نیروهای خارجی و هنجارهای اجتماعی را بر هویت به طور مؤثری نشان می دهد، اما روایت تاریخی و کنش محور آن، به عمق دروننگری موجود در «روح» دست نمییابد. این فیلم در نمایش تأثیر پویایی قدرت و کنترل استبدادی برتر است، اما این «روح» است که بررسی غنی تری از مذاکره داخلی بین هابیتوس و فشارهای اجتماعی ارائه میدهد. «روح» موفق می شود تا تعامل پیچیده بین آرمانهای فردی و ساختارهای اجتماعی را به تصویر بکشد و کاوش عمیق تری از شکل گیری و بازسازی هویت ارائه دهد. این برخورد با هویت در «روح»، برتری آن را در پرداختن به

به معنای قاضی یا دادرس ارشد در شهرداریهای قرون - Podestà - نامعنای قاضی پیچیدگیهای هابیتوس در چارچوبهای اجتماعی مدرن

وسطايى ايتاليا 32 Count Volpe

- <sup>33</sup> Bottero
- 34 Mussolini
- 35 Candlewick
- <sup>36</sup> Farrell
- <sup>37</sup> Wood Sprite
- <sup>38</sup> Ambrasat
- <sup>39</sup> Spazzatura
- <sup>40</sup> Sebastian J. Cricket
- <sup>41</sup> Death

اسدی، سعید. (۱۳۸۹). تحلیل تکوین زیرمیدان موج نو تئاتر ایران در دو دههٔ سی و چهل شمسی (با تکیه بر تشکیل «کارگاه نمایش» براساس نظریهٔ میدانهای پیر بوردیو). جامعه شناسی هنر و ادبیات، ۲(۲)، ۱۰۰–۷۱

يروايي، شيوا. (١٣٩٥). خوانش جامعهشناختي بورديويي از فیلم «جدایی نادر از سیمین» با تأکید بر جامعه ایران. *مطالعات فرهنگی و ارتباطات*، ۱۲(۴۴). ۱۹۸–۱۷۳

جهانبخش، لاله. سلطانی، حسن. و مریدی، محمد رضا. (۱۴۰۳). بررسی بازنمود مولفههای هویت فرهنگی ایرانی در کتابهای مصور نوجوان با استفاده از روش نشانهشناسی اجتماعی. جلوه هنر، ۱۱۶۶، ۵۲-۳۹. https://doi.org/

.10.22051/jjh.2023.43144.1948

حاجی زاده، منا. شرف زاده، محمدحسین. و جدیدی خيرآبادي، اسماعيل. (١۴٠٢). تحليل گفتمان انتقادي سير تحول انيميشنهاي والت ديزني با محوريت زن. فصلنامه علمی مطالعات میان رشته ای ارتباطات و

.97-177 ۶(۲۰)، رسانه،

https://doi.org/10.22034/jiscm.2022.3257 .78.1345

رحمانی، نجیبه. بلخاری قهی، حسن. (۱۴۰۱). پژوهشی در میدانهای سینمایی دوره پهلوی دوم (با تکیه بر نظریهی تمایز پی در بوردیو). ماهنامه جامعه شناسی *سیاسی ایران*، ۵(۸)، ۱۶۲۷–۱۶۵۲. https:// .doi.org/10.30510/psi.2022.323460.2928

کارنوا-ترابی، دومینیک. و مغروری، شهرزاد. (۱۴۰۲). نگاهی به چهارگانه ادبی ژوریس کارل هویسمانس، برپایهٔ نظریهٔ بوردیو و تاثیر عادتوارهها. نقد زبان و ادبیات خارجی، .108-187

https://doi.org/10.48308/clls.2023.23234

.8.1194

اثبات می کند.

این مقاله، دو انیمیشن «روح» (۲۰۲۰) و «پینوکیوی گیرمو دل تورو» (۲۰۲۲) را از طریق مفهوم هابیتوس بوردیو مورد تجزیه و تحلیل قرار داد و نشان داد که شکل گیری هویت و ساختارهای اجتماعی، تحت تأثیر خواستههای درونی و فشارهای بیرونی قرار می گیرد. یافتهها نشان می دهد که «روح» بر سازگاری هابیتوس در زمینههای مدرن تأکید دارد، در حالی که پینوکیو تأثیر هنجارهای استبدادی و سرمایه اقتصادی را برجسته می کند. این تحقیق با نشان دادن اینکه چگونه روایتهای انیمیشنی ساختارهای اجتماعی را منعکس میکنند و به چالش میکشند، به گفتمان نظری کمک می کند؛ اگرچه تمرکز مقاله بر این هنر، ممکن است کاربرد گستردهتر آن را محدود سازد. مطالعات آینده می تواند تجزیه و تحلیل را به ژانرها و رسانههای دیگر گسترش دهد تا هابیتوس را در زمینههای متنوع تری بررسی کند.

## پینوشت

- \ Habitus
- <sup>2</sup> Pierre Bourdieu

۳ «روح» (۲۰۲۰)، به کارگردانی پیت داکتر، استودیو انیمیشن پیکسار، ١٠١ دقيقه، ايالات متحده آمريكا.

\* «پینوکیوی گیرمو دل تورو» (۲۰۲۲)، به کارگردانی گیرمو دل تورو و مارك گوستافسون، استوديو نتفليكس انيميشن، ١١٧ دقيقه، ايالات متحده آمريكا.

- <sup>5</sup> Wei
- <sup>6</sup> TAŞKIN
- <sup>7</sup> SABUNCUOĞLU İNANÇ
- <sup>8</sup> Ardianto
- <sup>9</sup> Gultom
- <sup>10</sup> Cochrane
- <sup>11</sup> Hibbeler
- <sup>12</sup> dispositions
- <sup>13</sup> Joe Gardner
- <sup>14</sup> Setten
- 15 Davey
- <sup>16</sup> Dorothea Williams
- <sup>17</sup> Great Before
- $^{18}$  22
- 19 spark
- 20 the Zone
- <sup>21</sup> Ngarachu
- <sup>22</sup> Libba
- <sup>23</sup> Connie
- <sup>24</sup> Dez
- <sup>25</sup> Great Beyond
- <sup>26</sup> Moonwind
- <sup>27</sup> Giardiello
- <sup>28</sup> Capobianco
- <sup>29</sup> Geppetto
- 30 Carlo

11(8), 388. https://doi.org/10.3390/educsci11080388

Cochrane, B. (2013). *Taking Bourdieu to the Movies: Understanding Cinema as a Spatial and Embodied Practice* [PhD thesis, The Open University]. https://doi.org/10.21954/ou.ro.0000f126

Davey, G. (2009). Using Bourdieu's Concept of Habitus to Explore Narratives of Transition. *European Educational Research Journal*, 8(2), 276–284. https://doi.org/10.2304/eerj.2009.8.2.276

Del Toro, G.; Gustafson, M. (2022). *Guillermo del Toro's Pinocchio* [Video recording]. Netflix.

Docter, P. (2020). *Soul* [Video recording]. Walt Disney Studios Motion Pictures.

Edgerton, J. D.; Roberts, L. W. (2014). Cultural capital or habitus? Bourdieu and beyond in the explanation of enduring educational inequality. *Theory and Research in Education*, 12(2), 193–220. https://doi.org/10.1177/147787851453023

Farrell, L. (2010). Pierre Bourdieu on European identity: Theories of habitus & cultural capital. *Social and Political Review*, 20(1), 107–115.

Fearon, J. D. (1999). What is identity (as we now use the word). *Unpublished Manuscript, Stanford University, Stanford, Calif*, 1–43.

Giardiello, M.; Capobianco, R. (2021). Bourdieu's Theory and Intersectionality: a New Conceptual Framework to Interpret Transition as Social Change of Youth Mobility. The Case of Young Italians. *Italian Journal of Sociology of Education*, 13(2), 39–64. https://doi.org/10.14658/PUPJ-IJSE-2021-2-3

Hajizadeh, M.; Sharafzadeh, M. H..; Jadidi Kheirabadi, E. (2023). Critical Discourse Analysis of the Evolution of Walt Disney Animations Focused on Females. Journal of Interdisciplinary Studies in Communication and Media (Faslnāme-ye Elmi-ye Motāle'āt-e Miyān-reshte'i-ye Ertebātāt va Rasāneh), 6(20), 132-97. doi:

https://doi.org/10.22034/jiscm.2022.32577 8.1345 (Text in Persian).

Hammack, P. L. (2015). Theoretical foundations of Identity. In K. C. McLean

میرزائی، حامد. محمدزاده، مهدی. و صفورا، محمدعلی. (۱۴۰۳). تحلیل سرمایهٔ فرهنگی و شکل گیری هویت در انیمیشنهای «شگفتانگیزان»، «وال– ای» و «راتاتویی»، براساس نظریهٔ «سرمایهٔ فرهنگی» پیر بوردیو. پیکرم، (مقالات آماده انتشار). https://doi: .10.22055/pyk.2024.19267

## References

Ambrasat, J.; von Scheve, C.; Schauenburg, G., Conrad, M.; Schröder, T. (2016). Unpacking the Habitus: Meaning Making Across Lifestyles. *Sociological Forum*, 31(4), 994–1017.

http://www.jstor.org/stable/24878804

Ardianto, A.; Gultom, E. S. (2022). Bourdieu's Strategy in the Movie "A Bug's Life." *ELITE: Journal of English Language and Literature*, 7(1), 31–40. https://doi.org/10.33772/elite.v5i1.1582

Asadi, S. (2011). The Analysis of the Formation of the New Wave Subfield in the Iranian Theatre During the 1950s and 1960s. *Sociology of Art and Literature (Jāme'e-shenāsi-ye Honar va Adabiyāt)*, 2(2), 71-100 (Text in Persian).

Bottero, W. (2010). Intersubjectivity and Bourdieusian Approaches to 'Identity, *Cultural Sociology*, 4(1), 3–22. https://doi.org/10.1177/174997550935675

Bourdieu, P. (2018). Structures, Habitus, Practices. In J. D. Faubion (Ed.), *Rethinking The Subject* (pp. 31–45). Routledge.

Brown, N. (2021). Ways of Being: Identity and Hollywood Animation. In *Contemporary Hollywood Animation* (pp. 109–143). Edinburgh University Press. https://doi.org/10.3366/edinburgh/978147 4410564.003.0004

Carnoy-Torabi, D.; SHahrzad, M. (2024). A Study of Joris-Karl Huysmans's Literary According to Bourdieu's Theory and the Influence of Habitus. *Critical Language and Literary Studies (Naghd-e Zabān va Adabiyāt-e Khāreji)*, 20(31), 137-156. doi: 10.48308/clls.2023.232348.1194 (Text in Persian).

Ching, G. S. (2021). Academic Identity and Communities of Practice: Narratives of Social Science Academics Career Decisions in Taiwan. *Education Sciences*,

Bourdieu's Theory of Distinction). Political Sociology of Iran (Māhnāme-ve Jāme'e-shenāsi-ve Sivasive Iran), 5(8),1627-1652. 10.30510/psi.2022.323460.2928 (Text in Persian).

Ruslan, A. (2019). Independent Animation: Meaning and identity Construction. Proceedings of the First International Conference on Administration Science (ICAS 2019). https://doi.org/10.2991/icas-19.2019.42

Setten, G. (2020). Habitus. In International Encyclopedia of Human Geography (pp. 287-290). Elsevier. https://doi.org/10.1016/B978-0-08-102295-5.10188-X

Silva, T. C. B. M.; Gomes, A. C. F. (2009). A Importância dos Desenhos Animados como Representação Ideológica: Formação da Identidade Infantil. Iniciação Científica Cesumar, 37–43. 11. https://api.semanticscholar.org/CorpusID: 142614751

TAŞKIN, H.; SABUNCUOĞLU İNANÇMcNay, L. (1999). Gender, Habitus and the A. (2023). Reflections of the Female Identity Constructions in Animation Movies: An Analysis of Disney and Hayao **Ercives** Miyazaki Movies. İletisim Dergisi, 10(1),57–78. https://doi.org/10.17680/erciyesiletisim.11 83539

Wei, M. (2024). Mediatization of Religion on Youth Identity and Its Impact in Formation Contemporary China. Religions. 15(3), 268. https://doi.org/10.3390/rel15030268

& M. Syed (Eds.), The Oxford Handbook Identity Development. of Oxford University

Press. https://doi.org/10.1093/oxfordhb/97 80199936564.013.027

Hibbeler, В. L. (2009). *Exploring* Representations of Masculinity in Disney Animated Feature Films [MA thesis]. Texas A&M University.

Husu, H.-M. (2013). Bourdieu and Social Movements: Considering Identity Movements in Terms of Field, Capital and Habitus. Social Movement Studies, 12(3), 264-279.

https://doi.org/10.1080/14742837.2012.70 4174

Jahanbakhsh, L.; Soltani, H.; Moridi, M. (2024).An Overview of Representation of Iranian Cultural Identity in Illustrated YA Books Using Social Semiotics. Glory of Art (Jelve-y Honar) Scientific Alzahra Quarterly Journal, 16(1), 39-52. doi: 10.22051/jjh.2023.43144.1948 (Text in Persian).

Field. Theory, Culture & Society, 16(1), 95–117.

https://doi.org/10.1177/0263276990160010 07

Mirzaei. H.: Mohammadzadeh, M.: Safoora, M. A. (2024). Analysis of Cultural Capital and Identity Formation in the Animated Movies "The Incredibles", "WALL-E", and "Ratatouille", Based on Pierre Bourdieu's Theory of Cultural Capital. Paykareh (Paykareh), (Articles in 10.22055/pyk.2024.19267 Press). doi: (Text in Persian).

Ngarachu, F. W. (2014). Applying Pierre Bourdieu's Concepts of Habitus and Field to the Study of Ethnicity in Kenya. Journal of Language, Technology & Entrepreneurship in Africa, 5(1), 57–69.

Parvaei, S. (2016). Sociological Reading by Bourdieu of the Film "A Separation of Nader from Simin" with an Emphasis on Iran's Society. *Cultural* Studies Communication (Motāle'āt-e Farhangi va Ertebātāt), 12(44), 173-198 (Text in Persian).

Rahmani, N.; Bolkharighahi, H. (2022). Research in the Cinema Champs of the Second Pahlavi Period (Relying On



Alzahra Scientific Quarterly Journal Vol.17, No. 1, Spring 2025, Serial No. 46 http://jjhjor.alzahra.ac.ir/ Research Paper

# Analysis of Identity Formation and Social Structures in the Animated Movies "Soul" (2020) and "Guillermo del Toro's Pinocchio" (2022), Based on Pierre Bourdieu's Concept of Habitus<sup>1</sup>

Received: 2024-06-23

Accepted: 2024-08-26

Hamed Mirzaei <sup>2</sup> Mehdi Mohammadzadeh <sup>3</sup> Mohammad Ali Safoora <sup>4</sup>

## **Abstract**

The representation of identity formation and social structures in animation provides a lens through which complex sociological concepts can be explored and articulated. The animated movies "Soul" (2020) and "Guillermo del Toro's Pinocchio" (2022) are recent works that delve into themes of identity, social expectations, and personal aspirations. These films present distinct yet complementary narratives, providing a suitable framework for analysis through Bourdieu's lens. While there is growing interest in analyzing identity formation through various media, there is a noticeable lack of comparative studies focusing on animated films and Bourdieu's concept of habitus. Although separate analyses of "Soul" and "Guillermo del Toro's Pinocchio" exist, there is no comparative and joint analysis regarding habitus and social structures in these films. This study addresses this gap by conducting a comparative analysis of these films through the lens of habitus, aiming to uncover insights into

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>DOI: 10.22051/jjh.2024.47566.2196

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Ph.D. Student of Islamic Arts, Faculty of Islamic Arts, Tabriz Islamic Art University, Tabriz, Iran. hamed.mirzaei3@gmail.com

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>Professor at the Faculty of Fine Arts, Atatürk University, Erzurum, Türkiye, Corresponding Author. mahdi.mohammadzadeh@grv.atauni.edu.tr

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>Assistant Professor, Department of Animation and Cinema, Faculty of Arts, Tarbiat Modares University, Tehran, Iran. safoora@modares.ac.ir

how animated narratives reflect and critique social norms and identity. The objectives of this study are: to analyze the representation of Bourdieu's concept of habitus in the animations "Soul" and "Guillermo del Toro's Pinocchio," to explain how social structures and different forms of capital influence the identity of the characters in these animations, to compare the identity formation and social structures in these two animations, and to understand how animated narratives engage with sociological concepts and social critique. The research questions are as follows: How is Bourdieu's concept of habitus manifested in the identity formation of the main characters in the animations "Soul" and "Guillermo del Toro's Pinocchio"? How do social structures and various forms of capital (economic, cultural, social) influence the development and change of the characters' identities in these two animations? What are the differences between "Soul" and "Guillermo del Toro's Pinocchio" in portraying personal identity and social norms, and what does this reveal about the fluidity and complexity of habitus in contemporary versus historical contexts? This study uses a qualitative approach and comparative analysis of the animations "Soul" and "Guillermo del Toro's Pinocchio" to examine Pierre Bourdieu's concept of habitus in identity formation and the influence of social structures. These two animations were chosen for their cultural impact and rich themes. Data were collected through observation and comprehensive analysis of key scenes and character development to explore how habitus is portrayed and the effects of various forms of capital (economic, cultural, social, and symbolic) on character identity. This analysis contributes to a deeper understanding of the interplay between personal inclinations and social influences in these two films, demonstrating how animated narratives can reflect and critique social norms and structures. The theoretical framework of this research is based on Pierre Bourdieu's concept of habitus, which examines the reciprocal influence between individual agency and social structures. Habitus is a system of dispositions and tendencies shaped by an individual's social experiences and circumstances, guiding their perceptions, thoughts, and actions. This system is dynamic, evolving as individuals encounter new experiences. While habitus is personal, it also has a collective aspect, as individuals with similar social backgrounds exhibit similar tendencies in behavior and worldview. This study, utilizing Bourdieu's theoretical framework, examines the flexibility of the characters' habitus when faced with challenges and new experiences, paying attention to the role of different forms of capital (economic, cultural, social, and symbolic) in determining the characters' position and identity. The analytical model presented within this framework focuses on the key components of Bourdieu's theory in analyzing the animations "Soul" and "Guillermo del Toro's Pinocchio." These components include examining the social background of the characters and its impact on their tendencies and behaviors, the dynamism of habitus in response to changes, the process of identity construction and reconstruction through social interactions, and the influence of various forms of capital on the characters' social positions and opportunities. Additionally, this model investigates how habitus is formed through socialization processes and the impact of new social environments on it. Analyzing these elements in the animations provides a

comprehensive view of the interaction between individual dispositions and social structures, leading to a deeper understanding of identity formation and the dynamics of power in these works. This analysis reveals that the animations "Soul" and "Guillermo del Toro's Pinocchio" explore the concept of habitus through the transformative journeys of their characters, offering narratives about the impact of socio-economic backgrounds and social expectations on actions and identity formation. Both films portray protagonists whose habitus is tested and reshaped as they navigate challenges. Joe Gardner in the first animation and Pinocchio in the second are both under social pressures that shape their initial inclinations and choices. Joe struggles between his passion for music and the need for job security, battling family expectations and economic realities, while Pinocchio, born from Geppetto's grief, confronts social pressures from authoritarian figures, reflecting themes of conformity and rebellion. The narratives highlight the dynamic nature of habitus, as both characters adapt and evolve in response to new experiences and social interactions. These films also emphasize the role of social structures and power dynamics in shaping behaviors and interactions, illustrating how personal agency is intertwined with broader social forces and expectations. These shared thematic elements demonstrate how the two animations explore identity and socialization within different narrative frameworks. Despite thematic similarities, "Soul" and "Guillermo del Toro's Pinocchio" differ in narrative focus and the portrayal of habitus. "Soul" places greater emphasis on introspection and philosophical exploration, focusing on Joe's existential journey to appreciate the value of everyday life beyond professional success. Joe's transformation is driven by inner realization and social pressures within the modern urban context, with particular attention to cultural capital and personal aspirations. The film's contemporary setting allows it to explore how modern socio-economic conditions influence identity formation. In contrast, "Guillermo del Toro's Pinocchio" offers a more action-driven narrative set in a historical and fantastical context, emphasizing the impact of external challenges and moral growth. Pinocchio's story involves tangible trials such as circus exploitation and military training, highlighting the role of economic and political capital in shaping identity and social interactions. The film vividly portrays the influence of authoritarian figures and social norms on habitus through physical and moral lessons. While "Soul" focuses on personal and philosophical matters, "Pinocchio" provides a broader commentary on the social and political forces that influence personal and collective identity. From the perspective of Bourdieu's concept of habitus, "Soul" excels in conveying the fluidity and complexity of this concept within a modern context, offering a nuanced depiction of how identity is shaped by cultural capital and personal experiences. Joe Gardner's character reflects a deeper exploration of inner growth and existential reflection, making the film relatable to contemporary audiences grappling with the tension between personal dreams and social expectations. In contrast, while "Pinocchio" effectively illustrates the direct influence of external forces and social norms on identity, its historical and action-oriented narrative does not reach the level of introspection found in "Soul." The film excels in depicting the impact of power

dynamics and authoritarian control, but it is "Soul" that provides a richer exploration of the internal negotiation between habitus and social pressures. "Soul" succeeds in portraying the complex interaction between individual ideals and social structures, offering a deeper exploration of identity formation and reconstruction. This engagement with identity in "Soul" demonstrates its superiority in addressing the complexities of habitus within modern social frameworks. This article analyzed the animated films "Soul" (2020) and "Guillermo del Toro's Pinocchio" (2022) through the lens of Bourdieu's concept of habitus, revealing how identity formation and social structures are influenced by internal desires and external pressures. The findings show that "Soul" emphasizes the adaptability of habitus in modern contexts, while "Pinocchio" highlights the impact of authoritarian norms and economic capital. This research contributes to theoretical discourse by demonstrating how animated narratives reflect and challenge social structures, though the article's focus on this art form may limit its broader applicability. Future studies could extend the analysis to other genres and media to examine habitus in more diverse contexts.

Keywords: Identity Formation, Social Structures, Habitus, Bourdieu, Animation